
2026. 128 S. 

ISBN  978-3-406-83936-8 

Weitere Informationen finden Sie hier: 

https://www.chbeck.de/39073888 

Unverkäufliche Leseprobe 

 

 

 
 

 

 

 © Verlag C.H.Beck GmbH Co. KG, München 

Diese Leseprobe ist urheberrechtlich geschützt.  

Sie können gerne darauf verlinken. 

 

Detlef Pollack 

Religiöser Fundamentalismus 

Geschichte, Erscheinungsformen, Hintergründe 

https://www.chbeck.de/39073888




Ob Muslimbrüder, evangelikale Christen, ultraorthodoxe Ju-
den oder Hindu-Nationalisten: Fundamentalisten gibt es in al-
len Religionen. Sie alle eint, dass sie die Welt in Gut und Böse 
einteilen, eine ideale Vergangenheit beschwören, sich im Besitz 
der Wahrheit wähnen, ein patriarchalisches Familienbild pro-
pagieren und ihre Werte universal, auch politisch, durchsetzen 
wollen. Detlef Pollack beschreibt anschaulich, wie sich in den 
großen Religionen Gegenbewegungen gegen Wissenschaft und 
Pluralismus gebildet haben. Sein souveräner Überblick ist ein 
Weckruf, die offene Gesellschaft gegen die zerstörerische Mili-
tanz der Fundamentalisten zu verteidigen.

Detlef Pollack war bis 2023 Professor für Religionssoziologie 
an der Universität Münster und von 2015 – ​2018 Sprecher des 
Exzellenzclusters «Religion und Politik» der Universität Müns-
ter. Der ZEIT zufolge ist er «der bekannteste Religionsforscher 
Deutschlands». Bei C.H.Beck erschien von ihm «Große Ver-
sprechen. Die westliche Moderne in Zeiten der globalen Krise» 
(2025).



Detlef Pollack

RELIGIÖSER 
FUNDAMENTALISMUS

Geschichte, Erscheinungsformen, Hintergründe

C.H.Beck



Originalausgabe
© Verlag C.H.Beck GmbH & Co. KG, München 2026

Wilhelmstraße 9, 80801 München, info@beck.de
Alle urheberrechtlichen Nutzungsrechte bleiben vorbehalten.  

Der Verlag behält sich auch das Recht vor, Vervielfältigungen dieses 
Werks zum Zwecke des Text and Data Mining vorzunehmen.

www.chbeck.de
Reihengestaltung Umschlag: Uwe Göbel (Original 1995, mit Logo), 

Marion Blomeyer (Überarbeitung 2018)
Umschlagabbildung: Die Zerstörung der antiken Königsstadt  

Nimrud (Nordirak) durch die Terrororganisation IS 2015.  
Foto: akg-images/Pictures From History

Satz: C.H.Beck.Media.Solutions, Nördlingen
Druck und Bindung: Druckerei C.H.Beck, Nördlingen

Printed in Germany
isbn 978 3 406 83936 8

verantwortungsbewusst produziert
www.chbeck.de/nachhaltig
produktsicherheit.beck.de



Inhalt

		  Einleitung	 7
Was ist religiöser Fundamentalismus?  .  .  .  .  .  .  .  .  .         	 7
Begriffliche Klärungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 9

	 1.	 Die Muslimbrüder in Ägypten:  
Mutter der islamistischen Gruppierungen	 17
Die Anfänge unter Hasan al-Banna   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 20
Sayyid Qutb: Ignoranz und Gottesherrschaft  .   .   .   .   .  	 25
Mäßigung und Ausbreitung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 28

	 2.	 Die Islamische Revolution im Iran: Vom Quietismus  
zur Theokratie	 33
Eine Monarchie löst sich auf   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 34
Ein ideologisches Konzept gewinnt Gestalt:  
Khomeini im Exil   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   	 39
Die Theokratie im Iran  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 42

	 3.	 Al-Qaida: Der globale Dschihad	 46
Das Selbstmordattentat als Martyrium  .   .   .   .   .   .   .   .  	 46
Vom afghanischen Basislager zur internationalen  
Terrorzelle  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 49
Die Anschläge vom 11. September  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 52
Weltweites Netzwerk und Islamischer Staat  .  .  .  .  .  .      	 54

	 4.	 Evangelikale in den USA: Kampf für ein christliches 
Amerika	 57
Auf dem Weg zur christlichen Rechten   .   .   .   .   .   .   .   .  	 57
Moral, Endzeit, Schöpfung, Wohlstand  
und Herrschaft   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 63
Interne Spannungen und der Erfolg der Megachurches  	 71



	 5.	 Fundamentalismus in Ost- und Westeuropa:  
Auf der Suche nach Identität	 75
Thron und Altar: Die orthodoxen Kirchen   .   .   .   .   .   .  	 75
Religiöser Fundamentalismus in Westeuropa  .   .   .   .   .  	 77
Islam und Islamismus in Deutschland  .  .  .  .  .  .  .  .  .         	 79
Gründe für die Hinwendung zum Islamismus  .  .  .  .  .     	 85

	 6.	 Israels Radikale: Ultraorthodoxe  
und National-religiöse	 91
Wächter des wahren Judentums: Die Charedim  .  .  .  .    	 92
Der national-religiöse Zionismus  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 98

	 7.	 Der Hindu-Nationalismus: Religion und Politik  
in Indien	 103
Hindutva: Savarkars national-religiöses Konzept   .  .  .   	 103
Der Weg an die Macht   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 107
Gegen den Islam und den Westen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 108

		  Schluss	 112

		  Anhang	 117
Anmerkungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	 118
Weiterführende Literatur  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 125
Register   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 127



Einleitung

Was ist religiöser Fundamentalismus?

Im Namen Gottes werden überall auf der Erde Terrorakte ver-
übt, die Zivilisten in den Tod stürzen, oft Einzelne, manchmal 
Hunderte, zuweilen Tausende. In der Öffentlichkeit spricht man 
zur Bezeichnung der Täter von Dschihadisten und Islamisten, 
von Hindu-Nationalisten, ultra-orthodoxen Siedlern und christ-
lichen Sektierern. Alle diese Begriffe unterstellen, dass die Angst 
und Schrecken auslösende Gewalt irgendwie mit religiösen 
Identitäten und Überzeugungen zusammenhängt. Gewiss, die 
meisten Gewalttäter wollen Menschen verunsichern und Gesell-
schaften destabilisieren. Sie verfolgen politische und gesellschaft-
liche Ziele. Was aber hat ihr Terror mit Religion zu tun? Um 
diesen Zusammenhang zu begreifen, verwenden Medien, Wissen-
schaft und Politik den Begriff des religiösen Fundamentalismus. 
Der Begriff dient dazu, etwas Unmenschliches, etwas Lebenszer-
störendes, etwas scheinbar Irrationales verständlich zu machen. 
Es sei eine radikalisierte Religion, ein religiöser Fanatismus, der 
Menschen zu ihren Untaten treibe. Aber kann dieser Begriff 
wirklich dazu beitragen, das Unbegreifliche zu begreifen?

In den Geistes- und Sozialwissenschaften ist der Begriff des 
religiösen Fundamentalismus umstritten. Es bleibe unklar, so 
wird argumentiert, was damit wirklich erklärt werden kann, 
denn für die Akte des Terrors seien nicht nur religiöse Faktoren 
ausschlaggebend, sondern auch ökonomische, politische und 
soziale. Oft würden religiöse Symbole und Argumentations-
muster für die Verfolgung nichtreligiöser politischer Zwecke 
nur benutzt und «missbraucht». Hinzu komme, dass religiös 
fundamentalistische Haltungen nicht zwangsläufig in die Gewalt 
hineinführen. In den meisten Fällen bleibe religiöser Fundamen-
talismus frei von Gewalt. In der Forschung vor der Jahrtausend-
wende stand der Gewaltaspekt nicht im Vordergrund.1 Erst seit 



Einleitung8

den 1990 er Jahren hat er an Bedeutung gewonnen.2 Vor allem 
aber wendet sich die wissenschaftliche Diskussion gegen den 
Begriff des religiösen Fundamentalismus, da er nicht wertfrei 
argumentiere. Es handele sich um einen polemischen Kampfbe-
griff, der religiöse Motive abwerte, tief verinnerlichte religiöse 
Überzeugungen vorschnell mit Gewaltbereitschaft in Verbindung 
bringe und das Selbstverständnis der Frommen verletze.

Die Vorbehalte gegenüber dem Konzept des religiösen Funda-
mentalismus haben nicht dazu geführt, den Begriff fallenzulas-
sen.3 Sowohl im öffentlichen Diskurs als auch in der wissen-
schaftlichen Analyse findet er nach wie vor eine breite und oft 
sogar vorbehaltlose Verwendung. Es dürfte daher geraten sein, 
ihn nicht einfach preiszugeben, sondern zu schärfen und zu ent-
moralisieren. Obwohl die Kritik an dem Begriff nicht unberech-
tigt ist, gibt es auch Argumente, die dafür sprechen, ihn weiter-
hin zu verwenden. Zum einen kommt ihm eine heuristische und 
erkenntnisaufschließende Funktion zu. Mit Hilfe des Konzepts 
des religiösen Fundamentalismus lassen sich handlungsleitende 
Motive für soziale Praktiken von religiösen Akteuren und Grup-
pierungen erschließen, nicht nur Motive für Akte des Terrors, 
sondern auch für Entscheidungen über die Ausübung politischer 
Macht, über die Rolle der Frau in der Öffentlichkeit, über Speise-
vorschriften und die einzuhaltende Kleiderordnung oder auch 
über das Verhältnis von Individuum und Kollektiv.

Weiterhin kann das Konzept herangezogen werden, um ähn-
liche Phänomene analytisch zusammenzufassen, miteinander 
vergleichbar zu machen und aus dem Vergleich gewonnene 
Einsichten zu generalisieren. Solche Generalisierungen sind nicht 
überflüssig, sondern können helfen, typische Einstellungen, Hand-
lungsmuster und Strukturen von fundamentalistischen religiösen 
Gruppierungen sowie die in ihnen ablaufenden Veränderungs-
prozesse zu begreifen und auf Erklärungen zu kommen, die über 
den einzelnen Fall hinaus von Relevanz sind. Schließlich spricht 
für den Gebrauch des Begriffs des religiösen Fundamentalismus, 
dass die betroffenen Gruppen sich oft selbst die Rückkehr zu den 
Fundamenten ihrer religiösen Tradition auf die Fahnen geschrie-
ben haben. Fundamentalismus ist ursprünglich keine Fremdbe-



Begriffliche Klärungen 9

zeichnung. Vielmehr tauchte der Begriff im heutigen Sinne das 
erste Mal zu Beginn des 20. Jahrhunderts als Titel der mehrbän-
digen Schriftenreihe The Fundamentals: A Testimony to the 
Truth auf, die von orthodox-reformierten Theologen des Prince-
ton Theological Seminary herausgegeben wurde. Seine heutige 
Verwendung leitet sich davon ab.

Wer sich mit dem religiösen Fundamentalismus beschäftigt, 
sollte sagen, was er darunter versteht. Eine trennscharfe Defi-
nition wird dabei angesichts der Vielgestaltigkeit seiner Er-
scheinungsformen nicht zu erzielen sein. Eine Bestimmung des 
Begriffs darf sich damit begnügen, Merkmale anzuführen, die 
typisch für den Gegenstand sind – charakteristische Familien-
ähnlichkeiten, die es erlauben, einander verwandte Phänomene 
zu identifizieren, auch wenn die identifizierten Merkmale in den 
konkreten Phänomenen in unterschiedlich starken Ausprägun-
gen und verschiedenartigen Mischungsverhältnissen auftreten.

Religiöser Fundamentalismus wird heute zumeist mit dem 
Islam in Verbindung gebracht. Mit seinen extremistischen Aus-
wüchsen findet er sich jedoch in vielen Religionen der Welt, im 
Christentum und Judentum ebenso wie im Buddhismus oder im 
Hinduismus, also sowohl in monotheistischen als auch in poly-
theistischen Religionen. Der hier vorgelegte Überblick räumt 
dem islamistischen Fundamentalismus viel Platz ein. Er will 
aber darüber hinaus ein möglichst breites Spektrum von Formen 
des religiösen Fundamentalismus abbilden und geht daher auch 
auf den Hindu-Nationalismus und das orthodoxe Judentum 
ein.

Begriffliche Klärungen

In dem Versuch, Merkmale des religiösen Fundamentalismus zu 
bestimmen, wollen wir von der geschichtlichen Konstellation 
ausgehen, in der der Begriff in seiner heutigen Verwendung auf-
gekommen ist: von der religiösen Situation in den USA im Aus-
gang des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Diese Zeit 
war durch den Übergang der modernen Industriegesellschaft 
zur dynamischen Hochmoderne gekennzeichnet. Im Unterschied 



Einleitung10

zu den Jahrzehnten um die Mitte des 19. Jahrhunderts waren 
die industriegesellschaftlichen Tendenzen zu dieser Zeit nicht 
mehr auf spezifische Gruppen und Regionen begrenzt, sondern 
erfassten mehr und mehr das Leben aller Menschen. Prozesse 
der Industrialisierung, der Urbanisierung, der Technisierung und 
Rationalisierung, der Verwissenschaftlichung des Weltzugangs, 
der Herausbildung von Massenkultur und Massenkommunika-
tion verwandelten die Lebenswelt der Menschen in einem nicht 
gekannten Maße. Der umfassende und tiefgreifende Wandel voll-
zog sich in wenigen Jahrzehnten und forderte die Menschen in 
ihren tradierten Orientierungen und Lebensweisen heraus. Der 
außerordentliche Fortschritt in Wissenschaft, Technik und Me-
dizin faszinierte, aber beunruhigte auch. Die raschen Verände-
rungen in den überkommenen Rollenbildern von Mann und 
Frau, von Alt und Jung, von Oben und Unten setzten Emanzi-
pationsprozesse frei, aber bedeuteten auch einen Verlust an nor-
mativer Sicherheit; die Auflösung agrarisch und kleinstädtisch 
geprägter Milieus und das Entstehen einer Massenarbeiterschaft 
dynamisierten die Gesellschaft, aber wurden von vielen auch als 
Schock wahrgenommen. Machbarkeitsglaube sowie Vertrauen 
in Wissenschaft, staatliche Planung und Bürokratie gingen mit 
einem Gefühl des sozialen Ordnungsverlustes einher.

Der Mainstream des liberalen Protestantismus in den USA 
nahm diese modernen Tendenzen auf und entwickelte ein aufge-
schlossenes Verhältnis zur industriellen Moderne. Er transfor-
mierte den Gestaltungsoptimismus der Hochmoderne in einen 
christlich motivierten Reformeifer und bemühte sich mit seinem 
sozialen Engagement darum, die durch die Massen- und Indus-
triegesellschaft verstärkten sozialen Ungleichheiten abzumildern 
und zur Verbesserung der Verhältnisse beizutragen. Im Anschluss 
an die theologischen Entwicklungen in Deutschland und Skan-
dinavien gab er das wortwörtliche Verständnis der Bibel auf 
und wandte sich ihrer historisch-kritischen Erforschung zu. Die 
Schöpfungsgeschichte war jetzt keine Welterklärung mehr, son-
dern ein Mythos, wie es ihn auch in anderen Kulturen gab. Jesus 
war nicht mehr der Sohn Gottes, der zum Zeichen der göttlichen 
Allmacht Wunder vollbrachte, sondern ein ethischer Lehrer und 



Begriffliche Klärungen 11

Wanderprediger, der die Menschen zur Besserung ihres Lebens-
wandels aufrief. Die biblischen Wundergeschichten lehnte der 
liberale Protestantismus als unvereinbar mit dem naturwissen-
schaftlich geprägten modernen Weltbild ab. Statt an den geoffen-
barten Lehren und überlieferten Dogmen festzuhalten, betonte 
er die Bedeutung des subjektiven religiösen Gefühls für das 
Glaubensleben.

Die konservativen Evangelikalen gingen zu den modernen 
Grundsätzen des liberalen Mainstream-Protestantismus auf Dis-
tanz. Ihre Kritik entzündete sich vor allem an der historisch-
kritischen Methode, die den Bibeltext vom historischen Kontext 
seiner Entstehung her interpretiert, Textpassagen als Mythos, 
Liturgie oder Legende, also nicht als historische Berichte versteht 
und auf diese Weise die Heilige Schrift ihres Charakters als 
geoffenbarte Wahrheit entkleidet. Demgegenüber drängten die 
orthodox-reformierten Theologen der «Fundamentals» auf die 
wortwörtliche Gültigkeit des heiligen Textes und stellten funda-
mentale Grundsätze auf, an denen nicht zu rütteln sei. Zu ihnen 
gehörten nicht nur der Glaube an die Irrtumslosigkeit der Bibel, 
sondern auch der an die Gottheit Jesu, die Jungfrauengeburt, 
die leibliche Auferstehung Jesu Christi und seine Wiederkunft 
sowie der Glaube, dass Jesus Christus für die Sünden der Men-
schen gestorben sei. Mit ihrer Sündentheologie stellten sie sich 
in einen scharfen Gegensatz zum liberalen Vertrauen in die 
moralische Verbesserbarkeit des Menschen.

Noch schärfer aber war der Gegensatz zwischen dem Bemühen 
der liberalen Theologie um einen Ausgleich mit den Erkenntnis-
sen der modernen Naturwissenschaft und der konservativen For-
mulierung von Glaubenssätzen, die die Supranaturalität Jesu 
Christi und des mit seiner Person verbundenen Heilsgeschehens 
herausstellten. Die Behauptung der Jungfrauengeburt, der Gött-
lichkeit Jesu Christi, seiner leiblichen Auferstehung und bevor-
stehenden Wiederkehr sind mit den gemäßigten Überzeugungen 
der ethisch und sozial engagierten protestantischen Christen un-
vereinbar. Sie kündet von der Absicht, die Spezifik der eigenen 
Gruppe so scharf zu markieren, dass sie für die liberalen Chris-
ten zu einem anstößigen und letztlich unüberwindbaren Hinder-



Einleitung12

nis wird. Offenbar will man sich von den gesellschaftsoffenen 
liberalen Christen nicht nur unterscheiden, sondern sie von der 
eigenen Gruppe ausschließen.

Mit ihrer Sünden- und Heilstheologie nahmen die bekenntnis-
treuen Theologen aber auch eine Abgrenzung von der indus
triellen Moderne vor. Der urbane Lebensstil der kapitalistischen 
Hochmoderne mit ihrer ausgeprägten Konsumorientierung, 
ihrer boomenden Freizeitindustrie und ihren hedonistischen 
Exzessen erregte ihre sittenstrenge Moral. Die darwinistische 
Evolutionstheorie lehnten sie ab. Die Behauptung, alle Kulturen 
und Religionen seien von Menschen gemacht und gleicherma-
ßen historisch erklärbar, verachteten sie als Kulturrelativismus. 
Dem Fortschrittsoptimismus der Moderne stellten sie eine Ge-
schichte des zunehmenden sittlichen Verfalls, der Auflösung über-
kommener Bindungen, familiärer Werte und ehelicher Treue 
sowie die Hoffnung auf eine baldige Wiederkehr des Heilands 
entgegen. Nicht nur gegenüber den Lehren liberaler Protestanten, 
die mit der Zeit gehen wollten, bezogen die biblizistischen Theo-
logen und Prediger eine skeptische Haltung, auch die Lebens-
formen der hochmodernen Industrielle wurden umfassend kriti-
siert. Die frommen Theologen führten einen «Kreuzzug gegen 
die liberale Moderne» und bedienten sich dabei «einer streng 
dualistischen, kämpferischen Rhetorik».4

Das religiöse Profil dieser Prediger und Theologen soll hier 
als eine Art Blaupause für eine erste, vorläufige Bestimmung des 
vieldeutigen und umstrittenen Begriffs religiöser Fundamenta-
lismus dienen. Auch wenn man mit diesem Vorgehen nicht zu 
einer klar umrissenen Definition vordringt, kristallisieren sich 
doch einige charakteristische begriffliche Merkmale heraus, die 
sich als Kompass für unsere weitere Beschäftigung mit den 
Phänomenen des religiösen Fundamentalismus eignen. Sie sollen 
die Ausgangspunkte einer anzustrebenden polythetischen Defini-
tion bilden. Polythetische Definitionsansätze geben viele Merk-
male des zu definierenden Begriffs an, die bei ihrer Anwendung 
auf empirische Phänomene zwar nicht immer gegeben sind, 
aber sehr häufig und in erwartbarerer Regelmäßigkeit gemein-
sam auftreten.



Begriffliche Klärungen 13

Bei einer Musterung des religiösen Profils der frühen evan-
gelikalen Theologen im Umfeld der «Fundamentals» fällt die 
scharfe Abgrenzung von anderen religiösen Gruppierungen auf, 
vor allem von solchen, die derselben religiösen Tradition ent-
stammen. Neben dem liberalen Protestantismus werden auch 
alle anderen religiösen Gemeinschaften und Kirchen abgelehnt, 
angefangen vom Katholizismus über das Mormonentum und 
Christian Science bis hin zum Spiritualismus. Dieser religiöse 
Exklusivismus ist davon überzeugt, dass sich religiöse Wahrheit 
nur in der eigenen Gruppe finden lässt.

Unübersehbar ist darüber hinaus der antimoderne Impuls. 
Von einem konservativen Wertekodex aus werden der moderne 
Lebensstil, der Hedonismus der Eliten sowie ihre libertäre Sexual-
auffassung als Resultate eines moralischen Verfalls gebrand-
markt. Einer einstmals idealen Zeit wird die Verderbtheit der 
Gegenwart gegenübergestellt. Diese Gegenwart ist durch Säku-
larismus, durch Ungehorsam gegenüber den Geboten Gottes 
und einen lasterhaften Lebenswandel, durch naturwissenschaft-
lichen Szientismus, die Anerkennung der Evolutionstheorie und 
Kulturrelativismus, also den Glauben an die prinzipielle Gleich-
wertigkeit unterschiedlicher Kulturen, gekennzeichnet. Die Wie-
derherstellung der verloren gegangenen Zustände der guten alten 
Zeit zählt daher zu den zentralen Forderungen des religiösen 
Fundamentalismus. Der Antimodernismus verbindet sich mit der 
ausdrücklichen Erwartung, dass die guten Zustände, die es ver-
meintlich früher einmal gab, wiederhergestellt werden können.

Damit ist ein weiteres Merkmal des religiösen Fundamenta-
lismus angesprochen: sein ausgeprägter affektiver, evaluativer 
und kognitiver Dualismus. Gut und Böse, wahr und unwahr, 
biblisch und unbiblisch, heilig und sündhaft stehen sich schroff 
gegenüber. Wer nicht auf die eigene Position einschwenkt, wird 
als Gegner, als Abtrünniger, als Irregeleiteter behandelt. Die 
Behauptung einer exklusiven Wahrheit verträgt sich nur schwer 
mit der Toleranz gegenüber anderslautenden Meinungen. Es 
herrscht ein kämpferischer Ton, ein missionarischer Eifer, eine 
Rhetorik der Rechtgläubigkeit, die sich aus einem Gefühl der 
Überlegenheit speist.



Einleitung14

Der Maßstab dieser Rechtgläubigkeit ist die Bibel, die Wort für 
Wort als wahr angesehen wird. Selbst widersinnige Behauptun-
gen wie die Schöpfung der Welt in sechs Tagen oder die Geburt 
des Heilands der Welt durch eine Jungfrau werden verteidigt, 
was den polemischen und reaktiven Charakter fundamentalis-
tischer Positionen demonstriert. Reaktiv sind solche Aussagen 
insofern, als sie explizit gegen naturwissenschaftliche Einsichten 
gesetzt sind. Durch derartige Identitätsmarker lässt sich prüfen, 
wer wirklich zum eigenen Lager gehört und wer nicht. Schon in 
dem berühmt-berüchtigten Affenprozess, in dem der Lehrer John 
Thomas Scopes 1925 in Dayton, Tennessee, verurteilt wurde, 
weil er an einer öffentlichen Schule die Evolutionstheorie gelehrt 
hatte, musste der Vertreter der evangelikalen Position, der ehe-
malige Politiker William Jennings Bryan, jedoch einräumen, dass 
Gott die Welt nicht in sechs Tagen erschaffen hatte. Bryan hatte 
schon vorher öffentlich erklärt, ihm sei völlig gleichgültig, wie 
lange Gott für sein Schöpfungswerk benötigt habe. Offenbar 
wird die wortwörtliche Gültigkeit der Bibel in fundamentalisti-
schen Kreisen manchmal weniger ernst genommen als vielfach 
unterstellt. So verwundert es nicht, dass es heute in den evange-
likalen Denominationen der USA zumeist nicht mehr Vorstel-
lungen von der Jungfrauengeburt, der leiblichen Auferstehung 
Jesu Christi oder der Schöpfung in sechs Tagen sind, die vertei-
digt werden, sondern Prinzipien wie die Ablehnung von Homo-
sexualität und Abtreibung. Heute sind dies die Identitätsmarker. 
Deshalb muss die Frage gestellt werden, ob es sinnvoll ist, 
religiösen Fundamentalismus über festgelegte religiöse Inhalte 
zu definieren, oder ob es nicht sinnvoller ist, die sich wandeln-
den Inhalte fundamentalistischer Aussagen von den Formen zu 
unterscheiden, in denen sie zur Sprache gebracht werden. Viel-
fach wird daher von Orthodoxie gesprochen, wenn bestimmte 
religiöse Inhalte als Glaubensgegenstände verbindlich festgelegt 
werden. Als Fundamentalismus wird dagegen die absolute und 
unhinterfragbare Art und Weise bezeichnet, mit der an diese 
oder auch an andere Bestände geglaubt wird.5 Fundamentalis-
mus bezieht sich also auf den Modus des Glaubens, Orthodoxie 
auf seine Inhalte.



Begriffliche Klärungen 15

Doch nicht nur hinsichtlich der Inhalte erweist sich der reli-
giöse Fundamentalismus als flexibler als oft unterstellt. Auch 
sein Antimodernismus ist nicht so eindeutig, denn fundamenta-
listische Gruppen nehmen moderne Elemente häufig in ihren 
Wertekanon auf. So haben evangelikale Theologen um 1910 in 
den USA den Nationalismus für sich entdeckt und damit eine 
moderne Idee, deren Blütezeit ins 19. Jahrhundert fällt. Bis heute 
greifen religiöse fundamentalistische Gruppierungen auf moderne 
Techniken, insbesondere solche der Kommunikation zurück, 
die sie für die Verbreitung ihrer Botschaft benutzen, seien es 
Zeitungen, Radio- und Fernsehstationen oder Social Media. In 
der Regel haben sie auch keine Scheu, kapitalistische Werbemit-
tel einzusetzen, in Logiken des Marktes zu argumentieren und 
viel Geld für ihre Aktivitäten einzusammeln. Der Antimoder-
nismus der Evangelikalen ist also ambivalent. Gleichwohl domi-
nieren die modernekritischen Tendenzen, die Ablehnung von 
kulturellem Pluralismus, individueller Meinungsfreiheit, reli-
giöser Toleranz, sozialer Gleichheit, wissenschaftlichem Wahr-
heitsmonopol, sexueller Selbstbestimmung und Gleichberechti-
gung der Frau. Diese Prinzipien der Moderne werden nicht nur 
abgelehnt, sondern auch bekämpft. Darin unterscheidet sich 
der religiöse Fundamentalismus von einem religiösen Traditio-
nalismus. Letzterer wehrt die Moderne auch ab, setzt sich mit 
ihr aber weniger kämpferisch auseinander, sondern stellt die 
eigenen religiösen Sinnformen als kulturelle Alternative neben 
die modernen Ordnungs- und Lebensformen. Der religiöse Fun-
damentalismus dagegen entzündet sich an den Ansprüchen der 
Moderne auf Freiheit, Selbstbestimmung, Gleichheit, Toleranz 
und Diversität und greift die Moderne an, indem er ihre Prinzi-
pien entweder als Irrtümer zurückweist oder behauptet, sie 
könnten in Wahrheit nur in der eigenen Gemeinschaft realisiert 
werden.

Charakteristische Merkmale des religiösen Fundamentalismus 
sind, so lässt sich zusammenfassend sagen, das Bestehen auf 
einer exklusiv gültigen und unhinterfragbaren religiösen Wahr-
heit, die Abgrenzung und Ausgrenzung von anderen religiösen 
Überzeugungen, der kämpferische Angriff auf die Moderne und 



Einleitung16

das, was man für sie hält (was Teilübernahmen nicht ausschließt), 
ein Bewusstsein der Überlegenheit gegenüber allen anderen welt-
anschaulichen Positionen, eine dualistische Argumentations- und 
Urteilsstruktur, die Abwertung der Gegenwart, das Narrativ 
eines moralischen Verfalls und die Hochschätzung einer in der 
Vergangenheit liegenden idealen Norm. Wenn man religiösen 
Fundamentalismus so definiert, lässt er sich sowohl von Ortho-
doxie als auch von Traditionalismus abgrenzen. Religiöser Fun-
damentalismus ist zwar auch orthodox und traditional, aber 
Menschen, die sich als rechtgläubig verstehen und ihren religiö-
sen Traditionen folgen, müssen nicht fundamentalistisch sein.

_________________________________________ 
Mehr Informationen zu diesem und vielen weiteren 
Büchern aus dem Verlag C.H.Beck finden Sie unter: 
www.chbeck.de

https://www.chbeck.de/39073888
https://www.chbeck.de/

	Leseprobe Religiöser Fundamentalismus Cover.pdf
	HER_bw2974PollackReligiöserFu_978-3-406-83936-8_1A_Druck



